
EXISTENZANALYSE   42/2/2025     5

ORIGINALARBEIT

Einleitung

Es soll einleitend geschildert werden, wie es zu dieser 
Vorgangsweise in der Forschung gekommen ist.
In einer früheren Forschungsstudie der GLE mit 
Suchtpatient:innen (Längle A, Görtz A, Rauch J, Jarosik H 
& Haller R 2000 & 2014) war zu beobachten, dass durch 
die psychotherapeutische Behandlung mit der Existenz- 
analyse etwas Spezifisches geschehen ist, das sich aber in 
den Selbsteinschätzungs-Fragebögen nicht abbildete.
Als Therapeut:innen der Existenzanalyse (EA) haben wohl 
die meisten die Erfahrung gemacht, dass man gegen Ende 
der Therapie den Eindruck gewinnt, dass diese Person 
jetzt anders im Leben steht als am Anfang der Therapie. 
Man bemerkt einen anderen Selbstbezug, d.h. der Um-
gang mit sich und das Verhältnis zu sich sind ausgeformter 
und belastbarer. Das gibt der Person einen Rückhalt bei 
neuen, noch unabsehbaren Herausforderungen.

Ein solcher Eindruck ist eine phänomenologische Wahr-
nehmung; sie wird spürend erfasst.
Unser Anliegen ist es, diese phänomenologische Wahr-
nehmung zu fassen und in eine systematische Beschrei-
bung zu bringen, sodass man sie auch empirisch belegen 
kann. Dabei soll es auch darum gehen, diesen Zugang 
zum Aufspüren und Nachvollziehen dieses Phänomens 
so zu gestalten, dass er nachvollziehbar und wiederholbar 
ist. Von diesen Anliegen sind wir ausgegangen.

I. Inhalte und Hintergründe des Forschungs- 
anliegens – Auf WAS schauen wir? 

Unser Forschungsanliegen ist der Existenzvollzug des 
Menschen. Hierbei stellt sich die Schwierigkeit: Wie 
kann man die Realisierung von Existenz erforschen? 

SELBST-ENTSCHIEDENHEIT ALS GRUNDLAGE DER EXISTENZ
Anthropologische Begründung des Existenziell-Phänomenologischen 

Paradigmas empirisch exemplifiziert 

Silvia Längle, Angelika S Längle

Der vorliegende Artikel behandelt die Grundzüge der spezifisch 
aus der Existenzanalyse und ihrer Anthropologie entwickelten 
phänomenologisch-hermeneutischen Forschungsmethode. 
Im ersten Abschnitt ist das Anliegen, den wissenschaftstheo-
retischen Hintergrund und Inhalte dieses Forschungsvorge-
hens zu erläutern. Zentraler Gedanke dabei ist, dass Existenz 
nicht kausal festgelegt erfolgen kann, sondern durch Ent-
scheidungen und Stellungnahmen individuell entsteht. Dieses 
selbstentschiedene mit sich, mit Anderen und dem Leben in 
jeder Situation umgehen, wird als Personale Seins-Beziehung 
bezeichnet. Es soll deutlich gemacht werden, dass es für ein Er-
fassen dieses Prozesses ein anderes als das naturwissenschaft-
liche Paradigma braucht, nämlich ein phänomenologisches.
Im zweiten Abschnitt wird das methodische Vorgehen basie-
rend auf der phänomenologischen Erkenntnishaltung beschrie-
ben, bei der Offenheit die Voraussetzung dieser Forschungs-
methode ist. Abschließend werden die Schritte des Vorgehens 
und der Weg zum Erspüren des Phänomens dargestellt.

SCHLÜSSELWÖRTER: Existenz, Personale Seins-Beziehung, 
Phänomenologisch-Hermeneutische Forschung, Paradigmen 
(kausal-deterministisch vs. phänomenologisch-offen), Unvor-
eingenommenheit

SELF-DETERMINATION AS THE BASIS OF EXISTENCE
Empirical examples illustrating the anthropological rationale 
behind the existential-phenomenological paradigm 

This article discusses the phenomenological-hermeneutic re-
search method developed specifically from Existential Analysis 
and its anthropology. The first section focuses on the theory of 
science in the background of this method and on the content 
of this research procedure. The understanding of existence 
not being determined causally, but arising individually through 
decisions and statements, is the central core of the phenome-
nological-hermeneutic paradigm. This self-determined way of 
dealing with oneself, others and life in a situation is referred to 
as the Personal Relationship to Being. It is described why this 
process requires a paradigm other than the natural scientific 
one, namely a phenomenological paradigm.
The second section describes the methodological approach 
based on the phenomenological epistemological stance, in 
which openness is a prerequisite for this research method. Fi-
nally, the methodological steps to seize the phenomenon are 
presented.

KEYWORDS: Existence, Personal Relationship to Being, Phe-
nomenological-Hermeneutic Research, Scientific Paradigms 
(causal-deterministic vs. phenomenological-open), Bias vs. 
Openness



6     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ORIGINALARBEIT

Es wird zunächst das existenzanalytische Verständnis von 
Existenz1 kurz umrissen. Die Schritte des Existenzvollzugs 
bilden das Grundraster der EA und der „Existenzbefähi-
gung“ durch die EA-Therapie. Die spezifische Charakte-
ristik von Existenz als eine freie, selbstentschiedene, nicht 
situativ determinierte Selbstgestaltung des Menschen hat 
wissenschaftstheoretische Konsequenzen und erfordert 
für die Untersuchung eine Zugangsweise, die nicht einem 
kausal-deterministischen Paradigma verpflichtet ist. Die 
Forschungsmethode muss dem untersuchten Gegenstand 
angemessen sein, damit man ihn in seiner Ausprägung/
Eigenart überhaupt zu fassen bekommt. Existenz benötigt 
einen phänomenologischen Zugang.
Die folgenden Ausführungen werden diesem Gedanken-
gang folgen. In diesem Teil I geht es um die theoretische 
Hinführung zu den inhaltlichen Voraussetzungen existenz- 
analytischer Forschung (Existenz als Seins-Beziehung) 
und in Teil II liegt der Fokus auf der Methodik (Phänome-
nologisch-Hermeneutisches Vorgehen) der praktischen 
Umsetzung. 

1. Charakteristik der Existenz in der Anthropologie 
der EA

Existenz ist das zentrale Thema der Psychotherapierich-
tung, die sich Existenzanalyse (EA) nennt. Kurz gesagt 
geht es in der EA um eine Analyse der Bedingungen und 
Voraussetzungen, die Existenz ermöglichen (Längle A 
2026). Existenz selbst und ihr Dialogcharakter wird in 
der Existenzanalyse verstanden als ein Heraustreten aus 
der reinen Bedingtheit, ein aus sich Hervortreten: der 
Mensch tritt in die Welt und in Beziehungen, er stellt sich 
in Zusammenhänge und bringt sich ein (vgl. Längle A 
2021, 27). In diesem sich Einbringen und sich Einlassen 
geht es „um ein wirkliches Vorhandensein des Einzelnen 
in seiner einzigartigen Einmaligkeit“ (ibid. 28). 
Im Fokus der EA steht die existentielle Herausforderung. 
In den Worten von Martin Heidegger: „Das Dasein ist 
als wesenhaft befindliches je schon in bestimmte Mög-
lichkeiten hineingeraten, als Seinkönnen, das es ist, hat 
es solche vorbeigehen lassen, es begibt sich ständig der 
Möglichkeiten seines Seins, ergreift sie und vergreift 
sich. Das besagt aber: das Dasein ist ihm selbst überant-
wortetes Möglichsein, durch und durch geworfene Mög-
lichkeit. Das Dasein ist die Möglichkeit des Freiseins für 
das eigenste Seinkönnen. Das Möglichsein ist ihm selbst 
in verschiedenen möglichen Weisen und Graden durch-
sichtig.“ (Heidegger 1967, 144)2

1	 Philosophische Hintergründe zum Existenzverständnis in einer Verschränkung mit der EA finden sich z.B. bei Bauer (2016)
2	 Vgl. auch die Explikation zu Heidegger in E. Bauer 2003, wobei in Bezug auf die Angst die Unumgänglichkeit von Möglichkeiten besonders deutlich 

wird.

Der Mensch hat Möglichkeiten der Lebensgestaltung. 
Diese liegen in seiner Welt, außerhalb von ihm (darum 
die Wichtigkeit der Selbsttranszendenz bei Frankl z.B. 
1991, 16). In der weiteren Entwicklung der EA wird eine 
Doppelbezüglichkeit des Menschen beschrieben, die 
nicht nur nach außen gerichtet ist, sondern auch nach in-
nen, zu sich selbst. Wir sehen den Menschen ausgerichtet 
auf anderes wie auch auf sich selbst (vgl. Längle A 2013, 
49; 2021, 36ff; 2025, 64ff). 

Neben Möglichkeiten hat der Mensch auch die Fähigkeit 
zu wählen und zu entscheiden. Die existenzielle Situation 
hat den Charakter, dass der Mensch in die Möglichkeiten 
„geworfen“ ist, diese Situation ist unabdingbar, dem ent-
kommen wir nicht. Ebenfalls entkommen wir nicht der 
Notwendigkeit des Antwortens, des Entscheiden-Müs-
sens. Auch keine Antwort zu geben („sich davor drücken“ 
oder ignorieren) stellt eine Antwort dar. Die Art des Ant-
wortens ist offen und darin liegt der Gestaltungsraum im 
eigenen Leben.

Die Auseinandersetzung mit Möglichkeiten und das Er-
langen von Antwort-Entscheidungen ist ein dialogisches 
Geschehen in und mit Situationen. Ein Dialog besteht aus 
der Zuwendung in der Doppelbezogenheit (zur Situation 
und zu sich) und in einem Antwortgeben (zumindest in 
der Grundcharakteristik „Ja/Nein“ bzw. Zuwendung oder 
Abwendung) (Längle A 2026, 110). In diesem Vollziehen 
des Dialogs, existiert der Mensch, denn er ist von seiner 
Veranlagung her nicht isoliert-abgeschnitten, nur für sich 
dahinlebend oder vegetierend (Längle A 2021, 38ff).

1.1. Existenz-Ergreifen als personaler Akt
Das Ergreifen eigener Möglichkeiten geschieht nicht von 
selbst, es widerfährt einem nicht, es ergibt sich nicht einfach 
aus den Bedingungen. In der existenzanalytischen Anthro-
pologie gehen wir dem genauer nach, Wo und Wie dieses 
Ergreifen stattfindet. In jeder Grundmotivation (GM) sind 
die Voraussetzungen (wie z.B. in der 1. GM Schutz, Raum 
und Halt) beschrieben, die jeweils eine Basis sind, die eine 
Offenheit ermöglichen: für die Welt durch „sein können“, 
für das Leben durch „mögen“, für das Eigene durch „sein 
dürfen“ und für die Zukunft durch „sinnvolles sollen“. 
Mit der Ausstattung durch ausreichende Voraussetzungen 
ist es aber nicht getan. Der wesentliche Schritt besteht in 
einem eigenen Ergreifen und Setzen einer personalen Ak-
tivität (Längle A 2021, 114). Die personalen Aktivitäten 
sind wie folgt beschrieben: annehmen, aushalten, und da-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     7

ORIGINALARBEIT

mit lassen in der 1. GM; sich-zuwenden, trauern um das 
Leidvolle; herankommen lassen/herannehmen in der 2. 
GM; begegnen, (an)sehen des Wesens, dazu stehen, ernst 
nehmen, bereuen/verzeihen, abgrenzen vom anderen, Stel-
lungnahme in der 3. GM; und in der 4. GM handeln, ver-
ändern, kreativ sein (Ibid.). Dabei handelt es sich um eine 
Beziehungsaktivität zu sich, zur Mitwelt und zum Leben 
und um personale Stellungsnahmen: „Durch sie bringt 
sich die Person in die Lage, sich den Situationen gewach-
sen zu fühlen. Das eröffnet ihr neue Horizonte und gibt sie 
für Veränderungen frei.“ (Längle A 1998, 25; 2003a, 128) 
Dies sind jeweils Formen sich einzulassen, damit setzt 
man einen existenziellen Akt, der einen frei gibt. Anders 
ausgedrückt: Es braucht für alle Seinsvollzüge/Lebens-
vollzüge jeweils ein aktiv gesprochenes JA für die Welt, 
das Leben, das Eigene, das Werden. 
Eine Möglichkeit zu ergreifen, sich auf eine Sache ein-
zulassen, ist also mit einer Entscheidung und einem Ent-
schluss verbunden, die nicht unbedingt rational bewusst 
abgehandelt werden müssen; sie können auf einer emotio-
nalen Ebene bleiben, als Gespür für das situativ Richtige. 

Ziel einer existenzanalytischen Therapie ist eine Exi-
stenzbefähigung, eine Dialogbefähigung (vgl. Personale 
Existenzanalyse, PEA, s.u.). Einerseits in einen offe-
nen Dialog mit der Lebenssituation zu kommen, in eine 

3	 Bauer (2016, 5ff) führt mit Bezug auf Heidegger in einer philosophischen Reflektion aus, dass der Mensch „sich zu seinem Sein immer schon irgendwie 
verhält [Hervorhebung durch die Autorinnen]“.

Offenheit gegenüber dem, was man vorfindet, und die 
Antwort darauf zu finden, die einem gemäß ist (Frankl 
1990, 385). Im Weiteren aber auch in einen offenen emo-
tionalen Dialog mit sich, letztlich soll der Weg zu einer 
inneren Zustimmung zum eigenen Umgang mit sich in 
seiner Lebenssituation führen (Längle A 2021, 44f). Abb. 
1 gibt einen Überblick zum existenziellen Sein.

2. Forschungsanliegen (Ziel)

Wir sehen den Menschen also als gleichsam in den exis-
tenziellen Grundtatsachen (Möglichkeiten, Wählen, Ent-
scheiden) stehend. Er ist befasst mit diesem Prozess exis-
tenzieller Vollzüge, wie dem Ergreifen von Möglichkeiten 
und sich Einlassen in eine Situation. Unser Forschungsin-
teresse gilt nun dem einen Aspekt, nämlich wie jemand 
im Umgang mit diesen existenziellen Herausforderungen 
ist. Lässt sich dieser Prozess des Umgangs mit sich und 
der Welt greifbar und sichtbar machen?

2.1. Personale Seins-Beziehung
Mit dem Blick auf die Beziehungsaktivität zu sich, zur 
Mitwelt und zum Leben können wir die Fragestellung he-
runterbrechen auf eine, die in einem ausreichenden Aus-
maß unmittelbar beobachtbar ist:
Es soll das Individuum in seinem Umgang mit sich, mit 
der Mitwelt, mit dem Leben, d.h. in seinen persönlichen 
Beziehungsformen untersucht werden. 
Diese Beziehungen fassen wir unter dem Begriff PER-
SONALE SEINS-BEZIEHUNG zusammen. 

2.2. Personale Seins-Beziehung: Entstehung des 
Begriffs
Dieser Begriff „Seins-Beziehung“ ist nicht philosophisch 
zu sehen, ist kein theoretisch entwickelter Begriff, son-
dern ganz lebenspraktisch und hat sich in den Pilotunter-
suchungen bei Suchtpatienten als naheliegend erwiesen. 
Seinsbeziehung bezieht sich auf die Grund-Situation „Ich 
bin – was tu ich damit, dass ich bin.“3 Darin liegt eine 
ganz ursprüngliche Anfrage (vgl. Längle A 2022), noch 
vor jeder Sachfrage: Wie findet man sich in seinem SEIN 
vor, wie „tut man mit sich selbst“? 
In der ersten Person-Perspektive gesagt: Ich beginne 
mein In-der-Welt-Sein mit meinem Mit-mir-Sein. Schon 
in dem sich Gewärtig-Werden, dass ich bin, beginnt der 
erste Ansatz eines Dialogs: Ich bin, und ich bin umgeben 
von Anderem – was tu ich damit? Mit meinem Sein und 
mit dem Anderen beginnt ein Ergreifen, eine Ur-Inten-

Existenzielles Sein: Psychotherapeutisch gesehen:

•	Wo der Mensch sich selbst zum Anlie-
gen wird.

•	Wie er mit sich umgeht.

•	Woraus er sich entscheidet.

Existenzielles Sein erfolgt nicht, es ist nicht als Kau-
salprozess beschreibbar:

•	Existenz geht von Möglichkeiten der 
Wahl aus.

•	Existenz: wenn die Person durch ihre 
Entscheidungen sich selbst bestimmend 
handelt.

… es braucht das entscheidende Zutun der han-
delnden Personen. 

•	Existenz braucht Entschiedenheit, und 
sich Einlassen für ihren Vollzug. 

•	Existieren wird als gelebte Freiheit ver-
standen. 

Abb. 1. Überblick: Existenzielles Sein.



8     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ORIGINALARBEIT

tionalität (ibid. 5, 8f), eine erste Stellungnahme. Wende 
ich mich dem Faktum zu, dass ich bin, und von Anderem 
umgeben bin? Nehme ich es auf? Mach ich mich auf da-
für? Ich bin und staune vielleicht, was da ist, und stolpere 
drüber und ich erlebe mich angefragt durch mein Sein 
und das Sein von Anderem. Im Antworten, im Darauf-
Zugehen, im Interesse, in der Zustimmung greife ich das 
Gespräch auf, gehe ich in Beziehung.
Also noch bevor ich ins Leben gehe, in die Lebendig-
keit eintauche, mich am Leben erfreue, es erleide, mich 
ergreifen lasse, selbst ergreife, hat schon ein erstes Ge-
spräch, ein erster Dialog mit der Tatsache, dass ich bin, 
mit meinem Sein stattgefunden (vgl. für eine ausführ-
lichere Darstellung der Personalen Seins-Beziehung Län-
gle S 2024; empirische Reflexionen zu Lebensbejahung 
und Lebensverweigerung im praktischen Alltag finden 
sich auch bei J. Rauch 2016).

2.3. Zur Beobachtbarkeit der Personalen Seins-
Beziehung

2.3.1. Umgehen und Existenz
Im existentiellen Forschen geht Scott D. Churchill an der 
University of Dallas (USA) dem existentiellen Verständ-
nis im Rahmen der Psychologie nach. Er lenkt den Blick 
darauf, wie jede Person zu einem ganz eigenen Umgehen 
in spezifischen Lebenssituationen findet, d.h. es geht ihm 
darum, auch in der psychologischen Forschung den Men-
schen in seiner Existentialität zu berücksichtigen (Churchill 
2014, 2022). Churchill konstatiert diesen Umstand im klas-
sischen naturwissenschaftlichen Forschungszugang in der 
Psychologie meist als marginalisiert. Um diesen Mangel 
zu beheben, greift er zur phänomenologischen Erkenntnis-
Haltung, um der Existenz Raum zu verschaffen (Churchill 
& Fisher Smith 2023). Sein Fokus ist in detaillierten phä-
nomenologischen Untersuchungen darauf gerichtet, wie 
eine individuelle Person mit ihrer Situation umgeht.

2.3.2. Mit-sich-Umgehen als Beziehung
Die Existenzanalyse fokussiert den Blick auf eine spe-
zifischere Fragestellung4, nämlich „Wie geht die Person 
mit sich in der Situation um“. Durch das „mit sich“ rückt 
man näher an die Person heran, wodurch eine psycholo-
gische Fragestellung nun auf eine psychotherapeutische 
zugespitzt wird. Letztlich will man nicht über den/die 
Patient:innen sprechen, sondern MIT ihr oder ihm: 
„Was machst du5 mit dir in der Situation, wie bist du 
selbst mit dir im Dialog und Abstimmung, letztlich wie 

4	 Vergleiche dazu die existenzanalytische Grundhaltung von A. Längle, beschrieben von S. Längle 2021 unter dem Titel: Wie macht das der Mensch? 
5	 In der existenzanalytischen Psychotherapie arbeiten wir i.d.R. mit einem „Sie“, hier zur Veranschaulichung der Begegnung wählen wir ein „Du“.

bist du in Beziehung mit dir in dieser Situation“. – Drei 
Punkte sind dabei wesentlich: 
Einerseits geht es um die Abstimmung mittels eines ko-
gnitiven und emotionalen (Fühlen und Spüren) Dialogs 
mit sich selbst und mit der Situation (wie es oben heißt: 
„[…] in der Situation“). Dialog bedeutet sich zuwenden, 
dem, was aus der Situation zu einem spricht und einen er-
reicht, und dann sich selbst dazu äußern. Dialog findet in 
einer Beziehung statt. Im Dialog tritt man aus dem Funk-
tionieren heraus (Heraustreten = existere).
Zweitens geht es um die Vertiefung der Beziehung zu 
sich durch ein Verstehen (von sich und den anderen) und 
damit ein Ernstnehmen des ganz Eigenen (im Text oben: 
„[…] du mit dir in der Situation“).
Drittens geht es über das Erleben und Fühlen hinaus, in 
ein Verarbeiten der Erfahrung durch ein Stellungneh-
men. Existentielles Mit-sich-Umgehen ist als personal 
entschiedenes Umgehen eingebettet in Wertbezüge. Um-
gang meint also nicht Funktionieren und Optimieren/Per-
fektion, sondern persönliche Stellungnahme. Umgang ist 
Handeln, das auf einer freien Entscheidung beruht. Stel-
lungnahme und Entschluss zu Handeln passieren nicht, 
sie sind aktiv gesetzt. In dieser eigenen Weichenstellung 
bringe ich mich ein und ordne mich nicht der Situation 
unter („was machst du mit dir in der Situation“). Dieses 
Ergreifen seiner selbst ist das spezifisch existentiell Ge-
staltende. Durch das Mit-sich-Sein kann der Mensch in 
jeder Situation für sich ein Wegbegleiter sein.
Diese drei Schritte entsprechen auch dem existenzanaly-
tischen Verständnis der Prozesse einer personalen Verar-
beitung eines Ereignisses, die unter dem Namen Persona-
le Existenzanalyse (PEA) geläufig sind (Längle A 2000, 
9ff; 2021, 66–71; 2026, 132ff)
Dieses theoretische Verständnis könnte ein Erklärungs-
hintergrund sein, aber weder erklären noch beurteilen wir 
in der phänomenologischen Forschung oder nehmen es 
als Norm. In dieser Forschung bleiben wir explorativ und 
nicht normativ orientiert. Die EA ist zwar eine Schulung 
des Blicks aus einer phänomenologisch erschlossenen 
Theorie, also ist man nicht ungebildet. Für die Beobach-
tung ist ein Verständnis der Sache blickschärfend, wie 
eine größere Auflösung beim Mikroskop. Dennoch ist 
man in der Beibehaltung der Offenheit nicht wertend für 
das sich Zeigende und insofern unvoreingenommen. 

2.3.3. Existenz und Beziehung
Wenn wir also davon sprechen, was machst du mit dir, 
wie bist du mit dir in Beziehung in einer Situation (hin-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     9

ORIGINALARBEIT

schauend, stellungnehmend, entscheidend), dann blicken 
wir dabei darauf, wie man sich in seinem Leben in die 
Hand nimmt und es gestaltet, was den Vollzug von Exi-
stenz beschreibt. In der Forschungs-Ausrichtung auf den 
Existenzvollzug fokussieren wir also unseren Blick auf 
die darin aufgenommene Beziehung. 
Wie tritt nun Beziehung als beobachtbare Größe zutage? 
Allgemein meint Beziehung ein miteinander zu tun ha-
ben, aufeinander eingehen, oder auch nur Anderes be-
rücksichtigen im eigenen Projekt. Dies „andere“ ist ein 
Gegenüber, und das kann man auch selbst sein, in einem 
inneren Dialog, einem Gespräch mit sich.
Die unter dem Begriff der Seins-Beziehung zusammen 
gefassten Beziehungs-Aspekte kommen vor allem darin 
zum Ausdruck 

	− was den Menschen bewegt,
	− in welche Annäherung bzw. Nähe er zu sich und zu 

seinem Leben kommt,
	− wie er sich selbst versteht,
	− in welche Zusammenhänge er sich bringt,
	− worauf er sich ausrichtet,
	− ob und was er ergreift,
	− ob und worauf er sich einlässt.

Diese Aspekte sind in der existenzanalytischen Anthro-
pologie als die Themen der Grundmotivationen (GM) 
formuliert als Grundlage eines existentiell gesunden Le-
bens. (u.a. Längle A 2021, 45–66; 2026, 98ff) Diese fun-
damentalen Beziehungsrealisierungen tragen in sich den 
Bedeutungsgehalt existenziellen Seins.

3. Forschungs-Frage 

Die Seins-Beziehung hat als inhaltliche Operationalisie-
rung die abstrakten Konzepte aus dem Forschungsbereich 
für die Untersuchung aufgeschlossen. Aus dem Offensein 
für die Lebenssituation, aus der Wahrnehmung der einem 
gemäßen persönlichen Möglichkeiten und aus der Ent-
schiedenheit für ein Handeln werden beobachtbare Inhalte.  
In der praktischen Umsetzung des Forschungsanliegens 
kommen wir zu folgender Forschungsfrage: 
Gibt es durch eine existenzanalytische Psychotherapie 
eine Veränderung in der personalen Seins-Beziehung bei 
Patient:innen?
Zeigt sich eine solche Veränderung in den Beziehungen 
zu sich, zur Mitwelt und zum Leben in einer Prae-Post 
Untersuchung?

6	 Vgl. dazu das Fassen des Gestimmtseins bei Heidegger (1967, § 29): z.B. „In diesem »wie einem ist« bringt das Gestimmtsein das Sein in sein »Da«. In 
der Gestimmtheit ist immer schon stimmungsmäßig das Dasein als das Seiende erschlossen, […].“ (ibid., 134) und „In der Befindlichkeit ist das Dasein 
immer schon vor es selbst gebracht, es hat sich immer schon gefunden, nicht als wahrnehmendes Sich-vor-finden, sondern als gestimmtes Sichbefinden.“ 
(ibid., 135) Vgl. auch Dorra (2016). F. Lleras (2020, 66) fasst es zusammen: „Der Mensch in seiner Situation ist immer schon gestimmt, und die jeweilige 
Weise des Gestimmtseins macht ihm sich und seiner Welt – Menschen und Dinge – je in einer bestimmten Weise zugänglich.“ 

7	 Vgl. dazu auch die bereits publizierten Interviewauswertungen (Längle S 2007, 2015, Längle S & Görtz A 2015; Längle S & Häfele-Hausmann S 2016) 

Also: Ergreift die Person sich, ihre Mitwelt und macht ihr 
Leben zum eigenen – oder nicht? – Wie macht sie das? 
Wie geht sie mit sich, der Mitwelt und der Tatsache – ein 
Leben zu haben – um. Was macht sie bzw. wie geht sie 
damit um und welche Erfahrungen hat sie diesbezüglich 
in sich präsent.6 

II. Methodisches Vorgehen – WIE schaue ich?

4. Forschungs-Methode 

Forschungsziel und Forschungsmethode müssen 
aufeinander abgestimmt sein, insofern ist in der Wis-
senschaft auch immer eine Entscheidung für einen be-
stimmten Beobachtungsprozess notwendig. Wir wollen 
eine Exploration mit offenem Ergebnis und nicht eine 
Hypothesenbestätigung. In einem weiteren Schritt ist ein 
definiertes Beobachtungs- und Auswertungsprocedere für 
die intendierte Beobachtung festzulegen7 (siehe die ein-
zelnen Forschungs-Schritte unter 6.4.).

4.1. Forschungs-Paradigmen 
Forschungs-Paradigmen sind Grundsatzentscheidungen 
in der Erkenntnishaltung. Sie stellen ein Grundverständ-
nis im gesamten Handeln der Erkenntnissuche dar, es ist 
eine spezifische Haltung des In-der-Welt-Seins.
Naturwissenschaft (NW) will die Natur messbar und Ein-
zelprozesse experimentell herstellbar machen, also muss 
sie die Natur berechenbar darstellen. Dies gibt ihrer Theo-
rie-Struktur die Form determinierter Zusammenhänge. Der 
Verständnishintergrund führt die beobachteten Wirkungen 
auf eine Ursache zurück, die aus dem Zusammenspiel der 
vorliegenden oder präparierten Anfangsbedingungen aus 
sich heraus die Wirkung in Gang setzt. Sie erfolgt kausal 
determiniert aus den Ursachen, die sie verursachen. Das 
wissenschaftliche Vorgehen sucht dabei die im Beobach-
tungsbereich der NW vorliegenden „allgemein gültigen“ 
Gesetzmäßigkeiten zu erfassen. Denen ist jeder Naturpro-
zess in der gleichen Weise unterworfen. Dieses Verständ-
nis formt ein Paradigma, ein Weltbild, eben das naturwis-
senschaftliche Weltbild (vgl. dazu auch die Untersuchung 
zu Geschichte und Paradigmen der Psychologie und Psy-
chotherapie von Slunecko & Benetka 2023, 51ff).
Die EA-Forschung will verstehen, was den einzelnen 
Menschen bewegt (vgl. Dilthey 1992; Gadamer 1990). 



10     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ORIGINALARBEIT

Wir schauen, inwiefern jemand in seiner Beziehung zu 
sich, zur Mitwelt sowie zum Leben seine Entschieden-
heit und sein Handeln, seine Existenz (be)gründet. Um 
dies zu beobachten, suchen wir die konkrete individu-
elle Realisierung von Beziehungen bzw. Ansätzen dazu, 
welcher Art auch immer. Es geht also um Beziehung und 
Beziehungsgestaltung, worin Existenz realisiert wird, 
wobei Existenz nicht erfolgt, sie muss in die Hand ge-
nommen werden. Da Existenz nicht kausal determiniert 
zustandekommt, kann man sie auch nicht in einer kau-
sal-argumentierenden Forschung erfassen. Wir wollen 
Beziehungsqualitäten durch Exploration/Erkundung me-
thodisch zugänglich machen. Man geht dabei nicht von 
allgemeinen, abstrahiert definierten Elementen einer The-
orie vom Beziehungsgeschehen aus, also Beziehungs-
normen, mittels derer das Aufgefundene gemessen/ver-
messen, beurteilt, zugeordnet, also erklärt wird. Das wäre 
der naturwissenschaftlich ausgerichtete Zugang, wobei 
die Theorie sowohl die Orientierung in der Wahrnehmung 
und die Erklärung, als auch den Maßstab der Vermessung 
vorgibt. Den Menschen nur aus der Sicht der NW sehen 
zu wollen trägt die Vorannahme in sich, dass der Mensch 
in seinen Handlungen letztlich ein reines Kausalwesen 
ist und seine Handlungen aus den vorliegenden Bedin-
gungen (verursacht) erfolgen. Existentielle Phänomene 
wie eine Entschiedenheit zu finden und sich zu wagen, 
sich existentiell auf etwas einzulassen, werden dadurch 
ausgegrenzt (vgl. auch Benetka & Slunecko 2023).
Im Gegensatz zur NW ist die gegenständliche Forschung 
auf eine Exploration von subjektiven Ausformung der 
Lebensgestaltung und im Speziellen der Seins-Beziehung 
ausgerichtet. Mit dieser Ausrichtung der Untersuchung 
auf die individuelle, subjektive Seins-Beziehung ist not-
wendigerweise im methodischen Forschungszugang eine 
möglichst unvoreingenommene Annäherung an das Spe-
zifische des Individuums erforderlich. 
Diese Art der Unvoreingenommenheit kann von der NW8 
nicht bereit gestellt werden, da müssen wir zur Phäno-
menologie greifen. Die Phänomenologie nähert sich nicht 
auf der Basis der Kenntnis theoretischen Wissens dem 
„Forschungsgegenstand“. Sie geht nicht von Vorwissen 
aus auf Spurensuche nach der Manifestation von etwas, 
was gewiss ist, nach Gewusstem. Selbst dieses Wissen 
soll in der Unvoreingenommenheit hintan gestellt wer-
den, d.h. Vorwissen wird in eine Einklammerung (Epo-
ché) gestellt. Es geht um eine Qualität der Offenheit für 
das Einmalige, das Einzigartige des Individuellen. Dieses 
Einmalige möchte man nun aus der Sicht des subjektiven 

8	 Die NW hat sich gegen religiöse und weltanschauliche Weltbilder verwehrt und eine möglichst sachliche, objektive Haltung eingenommen. Aus unserem 
heutigen Blick wird diese selbst auch als eine Voreingenommenheit bzw. wird als ein spezifisches Weltbild gesehen (vgl. u.a. Heidegger 1967, 71).

Lebensverständnisses der untersuchten Person heraus 
verstehen.
Auch im Aufsuchen des Individuellen ist eine wissen-
schaftliche, d.h. eine dem Gegenstand angemessene, er-
giebige und reproduzierbare Vorgehensweise notwendig. 
Diese ermöglicht einen Zugang zum Forschungsgegen-
stand, der eine festgelegte spezifische Erschließung zur 
Hand gibt. Ein solches Zugangsinstrument für existen-
zielle Forschung fußt auf einer phänomenologischen Er-
kenntnishaltung. 

4.2. Phänomenologische Erkenntnishaltung
Hier kann man auf die Phänomenologie als Methode zu-
rückgreifen, wie sie in der Philosophie vor allem durch Hus-
serl (1901 erschienenen die Logischen Untersuchungen, 
1913 Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phäno-
menologischen Philosophie) und Heidegger (1927, Sein 
und Zeit) entwickelt wurde. Für die Anwendung in der exi-
stenzanalytischen Psychotherapie und in der existenzanaly-
tischen Forschung „ist Heideggers hermeneutische Wende 
(vgl. Heidegger 1967, §7) von Husserls Phänomenologie 
[leitend], wonach ‚Phänomen‘ das ist, was sich von ihm 
selbst her zeigt. […] Die Phänomenologie wird zu einer 
hermeneutischen, indem sie nicht von der Anschauung – 
von Objekten – sondern vom Verstehen ausgeht (Existenz)“ 
(Lleras 2000, 513).
Diese Phänomenologie gibt dabei den Leitfaden für die 
Formulierung einer von einer Kausalorientierung abge-
setzten Methode. „Der Ausdruck »Phänomenologie« 
bedeutet primär einen Methodenbegriff. Er charakterisiert 
nicht das sachhaltige Was der Gegenstände der 
philosophischen Forschung, sondern das Wie dieser.“ 
(Heidegger 1967, §7, 27, vgl. auch Heidegger 2005, 27)
Es geht dabei um eine offene Erkenntnishaltung, d.h. 
eine Offenheit der Ausrichtung in der Beobachtung und 
Wahrnehmung. Heidegger betont die Konsequenz der Of-
fenheit als Haltung: „Es ist daher von vornherein ausge-
schlossen, daß sie irgendwelche bestimmten inhaltlichen 
Thesen über Seiendes ausspricht und einen sogenannten 
Standpunkt vertritt.“ (ibid. 27f)
Wesenszüge einer solchen Haltung realisieren sich in 
einem Ablassen-Können von konkreten Erwartungen und 
Vorstellungen. Es ist ein Erkunden dessen, was einem 
entgegentritt, was auftaucht. Es ist eine Haltung der Of-
fenheit, fachlich und persönlich. Man ist offen für das, 
was die andere Person einem von sich zeigt. Denn wir 
wollen sie verstehen aus dem, was sie einem zeigt, nicht 
aus dem, was man hineinlegt, das wäre erklären. 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     11

ORIGINALARBEIT

M. Heidegger gibt unter den Begriffen Reduktion, Kon-
struktion und Destruktion (Heidegger 2005, 29ff) drei 
konkrete Richtlinien vor, die Weichenstellungen setzen 
für eine solche Erkenntnishaltung. In der Übertragung 
auf unsere Aufgabe erfordert es eine Hinwendung zur 
vorliegende Einzelsituation, eine Zuwendung im Hier 
& Jetzt. Dabei wird von vornherein ein generalisierter 
Anspruch auf Abgeschlossenheit und eine Endgültigkeit 
des Erkannten ausgesetzt. In einer Haltung des Wie-neu-
Hinschauens macht man sich selbst auf, rückt ab von 
Selbstverständlichkeiten im alltäglichen Gebrauch von 
Sprache, Begriffen, Vorstellungen, Weltbildern. In der 
Auflösung dieser „Naivität“ der Vorurteile öffnet man 
sich – in eine Offenheit für das Begegnende. Man reali-
siert eine solche Weltoffenheit durch ein Lassen: ein Ab-
lassen von Vorwissen und ein Zulassen, sich berichten zu 
lassen durch das, was sich als Phänomen zeigt. 

In der Umsetzung einer phänomenologischen Haltung 
sieht man sich vor zwei ganz persönliche Herausfor-
derungen gestellt, die auch Inhalt eines phänomenolo-
gischen Trainings in der Existenzanalyse darstellen.
1.	 Es fordert von einem die Ungewissheit auszuhalten, 

was hervor tritt, was auf einen zukommen könnte. Im 
Phänomenologischen ist man nicht (aus)gerüstet mit 
Vorwissen, wie im Alltag oder im naturwissenschaft-
lichen Paradigma. Man hat den orientierenden Halt 
des Sich-bereits-Auskennens abgelegt, man gibt die 
Sicherheit des Wissenden auf. Man erlebt sich anfangs 
in der Situation oftmals als orientierungslos, „ich hab 
keine Ahnung, was das ist“. Anstelle der Sicherheit 
des Sich-Auskennens muss ein anderer Halt kommen, 
der aus dem Sein-lassen-Können erwächst. Hier the-
matisiert sich die erste persönliche Voraussetzung exi-
stenzanalytisch gesehen als Thema der 1. Grundmo-
tivation (GM) (Längle A 2021, 113ff). Sie schlüsselt 
auf wie man in sich ausreichend die stabilisierenden 
Voraussetzungen erfährt, um sein zu können, um las-
sen und vertrauen zu können. Sie sind die Basis für 
Gelassenheit und Geduld. Also ein Selbsterfahrungs-
thema neben dem kognitiven Know-how. 

Dies stellt eine erste Stufe der Offenheit dar, eine Offen-
heit gegenüber der faktischen Welt. Und sie bildet eine 
Bedingung, um bereit zu sein, mir berichten zu lassen. 
Nicht ich berichte, ich LASSE mir berichten – ich kann 
offen sein und gelassen.
2.	 Zum anderen geht es auch um die Beachtung der emo-

tionalen Wahrnehmung. Die vorliegende sehr per-
sönliche Fragestellung schließt in vertiefender Weise 

9	 Von Astrid Görtz (2004) aus dem Kontext der Lebensqualitätsforschung.

auch Wahrnehmungen durch das Fühlen/Erfühlen und 
Spüren/Erspüren mit ein. Je präziser diese Wahrneh-
mung miteingebunden werden kann, desto differen-
zierter wesentlich/wesenhaft kann das Erfassen in der 
Wahrnehmung sein.

Dabei ist eine gute Wahrnehmung der eigenen Emotiona-
lität im Verbund mit einer Offenheit für das einen Bewe-
gende essentiell. Es braucht also ebenfalls eine Offenheit 
für das, was die andere Person in einem bewirkt, in einem 
auslöst. Da sollte man sich selbst gut verstehen und die 
eigene emotionale Voreingenommenheit ebenfalls fassen 
können. (Dies sind Selbsterfahrungsthemen der 2. und 3. 
GM) (ibid.)
Dies sind emotionale Voraussetzungen bei sich selbst für 
eine weitere Stufe der Offenheit gegenüber der emotio-
nalen Wirkung der anderen Person auf einen Selbst, um 
sich von ihr betreffen zu lassen, und dabei die andere Per-
son verlässlich ernst nehmen zu können, um sich auf sie 
einlassen zu können. (vgl. Längle S 2018)
Das Ergebnis dieser mehrstufigen (über alle 4 GM: Of-
fenheit für die Welt, für das Leben, für das Eigene und für 
die Zukunft) stabilen Offenheit ist eine Präsenz in Gegen-
wart eines Gegenübers. Diese Präsenz, diese Gegen-wär-
tigkeit (im Augenblick anwesend und offen sein) führt in 
ein Beziehungs- bzw. Begegnungsgeschehen.

5. Daten-Erhebung

In der Datenerhebung wenden wir uns dem Individuellen 
im Einzelnen zu. Diese Zuwendung geschieht durch eine 
Befragung in einer geschützten Situation mit einer Bezie-
hungsbasis. Es ist ein semi-strukturiertes Interview mit 
Fragen, die in offener Hinführung existentielle Themen 
ansprechen mit striktem Bezug zur eigenen Lebenserfah-
rung. Also wie steht diese Person in und zu ihrem Leben, 
zu eigenen Erfahrungen, Vorstellungen, Hoffnungen, 
Streben und dabei wollen wir mit der Fragestellung das 
der Person Wesentliche im ganz Eigenen ansprechen. Da-
bei richten wir den Blick auf die aktuelle Situation, das 
heute – Existenz findet im Hier und Jetzt statt. Und wir 
bringen offene existentielle Themen ein, nicht allgemei-
ne existenzielle Themen wie Tod, Angst, Freiheit, Verant-
wortung… wie es z.B. Irving Yalom (2010) erforscht hat.
Dieses Anliegen hat uns zur folgenden zentralen Frage 
geführt:
Was ist für dich ein gutes Leben?9 
Wir fragen, was einem zur Frage gegenwärtig ist, präsent 
ist, spontan sich anbietet. Wir können dabei die Person 
live erfahren im Vollzug des Antwortens.



12     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ORIGINALARBEIT

Besonderes am Beginn einer Therapie sind die Inhalte 
der Seinsbeziehung den Patienten selbst häufig nicht 
zugänglich, nicht greifbar, nicht einsehbar, vielleicht 
sogar verwunderlich und fremd. Sie zeigen sich unter 
Umständen verschwommen, unklar, vage, manchmal 
sogar dumpf. Und somit sind sie nicht direkt erfragbar. 
Aber Beziehungs-Erfahrungen zeichnen allemal eine 
Spur im Menschen, im persönlichen Antworten zu ihrer 
Lebenserfahrung sind diese präsent. Im Erleben und in 
der Gestimmtheit zeigt sich, wie die individuelle Seins-
beziehung aktuell ausgeformt ist. Am Abschluss einer 
als gelungen bezeichneten Psychotherapie sollten sie als 
Beziehungsrealisierungen zumindest in einem gewissen 
Maß zugänglich geworden sein. 
Dieser Hauptfrage schließen sich noch Fragen zu den 
Grundmotivationen (GM) an. Und im Endinterview bei 
Therapieende bei manchen Studien auch eine Rück-
blicks-Frage, was für die Person auf dem Therapieweg 
bedeutsam war (vgl. Görtz 2019). 
Das beim Kongress der Gesellschaft für Logotherapie 
und Existenzanalyse (GLE) in Salzburg 2025 vorgestellte 
Fallbeispiel Zoran ist in der Publikation von S. Längle 
und S. Häfele-Hausmann (2016) in der Zeitschrift Exi-
stenzanalyse im Detail vorgestellt. 

6. Daten-Auswertung

6.1. Die Subjektivität der forschenden Person
In dieser Phänomenologischen Forschung ist man selbst 
als Subjekt in der Forschung maßgeblich. Man ist das 
„Mittel“, in dem sich Eindrücke eindrücken und diese 
sind subjektiv und je nach Persönlichkeit, Biographie 
etc. nimmt man bestimmte Elemente wahr, besser wahr, 
weniger wahr. Es zeigt sich in wiederholten Gruppenar-
beiten, dass sich diese persönlichen Unterschiede in der 
Wahrnehmung ergänzen. Die unterschiedlichen Gefühls-
reaktionen werden auf ihr zugrundeliegendes Gespür hin 
verarbeitet und vertieft, wobei sich erweist, dass der In-
halt der Wahrnehmung konvergiert.

Praktisch gesehen ist darauf zu achten: Subjektiv bedeu-
tet nicht, dem eigenen Wissen unkritisch Priorität zu ge-
ben und die andere Person durch das eigene Wissen und 
Erfahrungen zu erklären. Wenn z.B. ein Patient mit ei-
ner Suchterkrankung auf die Frage „Was ist für Dich ein 
gutes Leben?“ mit „Drogenfrei, sportlich, ähm a Arbeit 
[…]“ antwortet, resoniert das i.d.R. in einem. Verschie-
denste Gedanken oder Impulse können in einem aufkom-
men. Es können eher zuwendende Gedanken sein wie 
z.B. „ja, das klingt gut, du hast erkannt, dass es wichtig ist 
drogenfrei zu sein“, oder auch „ja hoffentlich drogenfrei, 

sonst macht Therapie ja eh keinen Sinn“, oder vielleicht 
eher zweifelnde Gedanken „drogenfrei klingt gut, bist du 
aber wirklich motiviert? Hört sich nicht so an“, oder auch 
abwertende Gedanken „drogenfrei, sportlich und eine 
Arbeit – das sind ja nur Wünsche“. All diese Gedanken 
sind legitim und in einer Selbstverständlichkeit einsich-
tig. Dabei schöpft man allerdings aus einer von Vorwis-
sen und Vorerfahrung (u.a. Biographie, Erfahrungen zu 
bestimmten Themen, Wertvorstellungen, Einstellungen 
etc.) geprägten Erkenntnishaltung. Dieses aus dem eige-
nem Vorwissen sich artikulierende Ich entspricht einer 3. 
Person-Perspektive – die Konsequenz dieser Herange-
hensweise ist durch das Hervortreten von Urteilen und 
Wertungen erlebbar: Sobald diese Gedanken da sind und 
ich nun diesen nachgehe, mache ich etwas mit seiner Ant-
wort. Ich lasse ein Bild entstehen, ich (be)werte sie, ord-
ne sie zu, teile sie ein, beurteile sie, ich trage meine Er-
fahrungen und Wissen hinein, ich erkläre seine Antwort. 
D.h. ich und meine Sichtweise werden zum Mittelpunkt 
und nicht mehr die andere Person, deren Aussage ich  
eigentlich untersuchen möchte. 
Diese Anwendung von Vorwissen gibt uns eine schnelle  
Orientierung und ist für den Alltag, wie auch in der For-
schung in einem kausal-deterministischen Paradigma 
sehr praktisch und zentral. Um jemanden näher zu kom-
men, ist sie allerdings hinderlich, denn durch mein Vor-
wissen geht mir das Gegenüber (die zu untersuchende 
Person) als Individuum verloren.

In der vorliegenden Forschung werden die Daten in der 1. 
Person Perspektive erhoben. Man fragt nach persönlichen 
Sichtweisen, wie es charakteristisch ist in der qualitativen 
Forschung. Um den Menschen in seiner ganz persön-
lichen existenziellen Haltung zu erreichen, bedarf es für 
die Auswertung/Analyse einer begegnenden Haltung mit 
einem DU, einer 2. Person-Perspektive. Also auch in der 
Interviewauswertung braucht es die phänomenologischen 
Offenheit einer Du-Perspektive. Im vorgenommenen Be-
schreibungsprozess tritt man in einen Dialog mit der sich 
im Interview äußernden Person (vgl. Gadamer 1990). 
Dialog bedeutet in diesem Kontext erstens der befragten 
Person Raum zu geben sich zu zeigen, zweitens von 
einem selber Zeit, d.h. auch Gelassenheit und Geduld, 
um sich mit dieser Person bekannt zu machen und sie in 
ihrer Eigenart an sich herankommen zu lassen. Und drit-
tens eine Aufmerksamkeit dafür aufbringen, was einem 
auffällt (dabei das einem Auffallende nicht im Kontext 
einer Theorie abspeichern, sondern als zu dieser Person 
gehörig belassen) und so die andere Person erfahren. Man 
möchte verstehen, worum es der Person in ihrer Antwort 
geht und dabei ihr begegnen.



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     13

ORIGINALARBEIT

Das bedeutet also:
	− NICHT in eine Dominanz aus der Subjekt-Objekt 

Trennung gehen – wie im naturwissenschaftlichen Pa-
radigma, im Cartesianischen Rationalismus, wo man 
eine vom Subjekt konzipierte, eine theoriegeleitete 
Erklärung des Objekts anstrebt.

	− NICHT die Vorinformiertheit des bereits Bescheid-
Wissens aufgreifen, wobei das Subjekt das Objekt er-
klärt. Das erklärende Subjekt, also der Forscher, stülpt 
sich gleichsam drüber, damit macht man jedes Objekt 
zu einer Sache, es wird festgeschrieben. 

	− Denn damit geschieht eine Reduktion auf eine Theo-
rie, auf ein Modell, das immer abstrahiert allgemeine 
Grundzüge beschreibt, aber nicht das Individuelle be-
rücksichtigt, so wie es in der 3. Person-Perspektive 
der Fall ist. Dies ist eine Form über das Andere, über 
das Objekt zu verfügen, Hartmut Rosa (2018) spricht 
in dem Kontext in seinem Buch Unverfügbarkeit so-
gar von Aggression.

6.2. Praktische Auswirkung der phänomeno- 
logischen Haltung
Die phänomenologische Haltung ist eine VERSTEHENDE  
Haltung auf Augenhöhe, eine die befragte Person respek-
tierende Haltung, sie ernst nehmend, ihr gerecht wer-
dend, eine phänomen-geleitete Erkenntnishaltung. – Das 
bedeutet, eine spezielle Perspektive einzunehmen, um 
aus einem im Alltag eher ungewöhnlichen Blickwinkel 
zu schauen, womit auch ein Paradigmenwechsel im Welt-
zugang gegenüber dem Alltagsverständnis verbunden ist.

Ein Paradigma gibt eine Selbstverständlichkeit im for-
schenden Tun vor, es bildet den Hintergrund für die Hal-
tung im Zugang, für ein Weltbild und Weltverständnis. 
Man kann im wissenschaftlichen Tun zwischen den Para-
digmen wechseln, sie mit Bedacht und bezogen auf den 
jeweiligen Anwendungsbereich wählen. Diese verschie-
denen Welt- und Erkenntniszugänge haben unterschied-
liche Aufgaben und Stärken. Letztlich ergänzen sie einan-
der.

6.3. Phänomenologisch-Hermeneutisches Vorgehen 
in der Interview-Analyse im Überblick 
Zusammenfassung (s. Abb. 2): Die phänomenologische 
Vorgehensweise in unserem Forschungsprogramm be-
ginnt mit einer sachlichen Beschreibung, die schrittweise 
übergeht in das Fassen des erfahrenen Eindrucks durch die 
Aussage und Stimme der befragten Person. Die gehobenen 
Eindrücke werden wiederum in Frage gestellt (Destrukti-
on, „stimmt das wirklich so?“) und dabei auf ihre Anknüp-
fung an der sachlichen Beobachtung überprüft: Woran 
kann der Eindruck festgemacht werden? Auf der Basis die-
ser von  Denk- und Fühl-Voreingenommenheit bereinigten 
Eindrücke treten durch ein Erspüren die sich aus der Sache 
zeigenden Phänomene hervor. Diese phänomenologisch-
hermeneutische Exploration macht persönliche Umgangs- 
und Beziehungsweisen sowohl in ihrer Erscheinungsweise 
als auch in der Bedeutung, die sie für das Individuum hat, 
fassbar und individuell differenziert sichtbar.

Abb. 2: Der Weg zum Erspüren des Phänomens. 



14     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ORIGINALARBEIT

6.4. Die Schritte des phänomenologisch-hermeneu-
tischen Vorgehens
Die grundlegende Basis ist die phänomenologische Hal-
tung der Offenheit und Vorurteilsprüfung mit den Fragen: 
Was zeigt sich? Und Ist es wirklich so? Ein weiterer Aus-
gangspunkt kommt aus der existenzanalytischen Anthro-
pologie, die auch die Emotion als eine Wahrnehmung 
beschreibt (Längle A 2003b, 202). Die Existenzanalyse 
beschreibt drei Kanäle, mit denen der Mensch Informa-
tionen wahrnehmen kann: (1) die Kognition (parallel zur 
1. Grundmotivation (GM)), (2) das Fühlen (parallel zur 
2. GM) und (3) das Spüren (parallel zur 3. GM) (Längle  
A 2021, 63, 113). Jede Wahrnehmungsart ist u.a. aus 
Vorerfahrungen geschult (oder belastet) und ist im All-
tag mit Voreingenommenheiten behaftet. Für die wissen-
schaftliche Anwendung bedarf es daher einer Prüfung des 
Eindrucks auf Voreingenommenheiten auf kognitiver, af-
fektiver und personaler Ebene. Dabei wird im phänome-
nologischen Draufschauen das Alltägliche aus der Selbst-
verständlichkeit gehoben und in einer möglichst offenen 
Wahrnehmung (vgl. Kap. 4.2.) neu in den Blick genom-
men, jeweils in der Frage: Ist es wirklich so? 
Unter diesen Voraussetzungen wird die Aussage ana-
lysiert. Im ersten Schritt geht es in einer Beschreibung 
darum, wie sich die befragte Person äußert und das mög-
lichst genau aufzugreifen. Es werden anhand des Tran-
skripts und der Stimme einerseits die Fakten, also was 
sagt die Person und andererseits das Wie, die eigene Art 
des Ausdrucks und der Stimme beschrieben. Dabei ach-
tet man darauf, sich selbst nicht mit eigenen Begriffen 
einzubringen und ebenso sich nicht durch theoretische 
Begriffe, Abstraktionen oder Erklärungen von der Per-
son zu entfernen. Sondern man versucht mittels der Ori-
ginalsprache möglichst nah an der Person zu bleiben, 
d.h. beim Was mittels einer Minizusammenfassung von 
dem, was diese Person selbst sagt (mit den Begriffen, die 
diese Person eingebracht hat) und beim Wie mittels ei-
ner möglichst alltagssprachlichen, erfahrungsnahen Be-
schreibung der Ausdrucksweise. Dabei geht es darum die 
ganz spezifische Eigenart im Ausdruck herauszuschälen, 

10	In Längle S & Häfele-Hausmann S (2016, 66ff) wird die Phänomenologisch-Hermeneutische Analyse an dem Beispiel Zoran ausgeführt. Aus diesem 
Artikel stammen folgende Beispiele zur Erläuterung:

	 Deskription der Fakten (Was): Zoran benennt auf die Frage „Was ist für Dich ein gutes Leben?“ vier Themen. Seine vollständige Antwort ist: drogenfrei; 
sportlich; a Arbeit; gut mit der Familie auskommen; und abschließend: das wär‘s dann… 

	 Beschreibung der Ausdrucksweise (Wie): a Arbeit ist als Substantiv eine Benennung, und damit ein zeitstabiler Begriff: hier wird eine Tätigkeit, die – 
wenn sie vollzogen wird und im Fluss ist – im Grunde ein Verb ist, in der Substantivierung aus dem zeitlichen Fluss herausgehoben und ganz generell 
abstrahiert benannt. Darin ist sie gelöst von der Zeit- und Person-Gebundenheit des Verbs. In einem Satz wäre das Substantiv jedoch ergänzend zum Verb 
(Substantiv-Verb Universalie in fast allen Sprachen).

	 gut mit der Familie auskommen ist in der Grundform des Verbs (Infinitiv) ausgedrückt, die nicht durch Person, Numerus, Zeit und Modus näher bestimmt 
ist. Die Wortbezeichnung Infinitiv (zu lat. infinitum, wörtl. „das Unbegrenzte“) meint also „das Unbestimmte“, vergleiche dazu auch den deutschen Be-
griff Nennform. Das Verb zeigt in dieser grammatikalischen Form nicht die Konkretion des Vollzugs an, sondern die Tätigkeit ist nur benannt.

sachlich zu beschreiben und dabei was sich zeigt deutlich 
zu machen, d.h. wie bringt sich diese Person selbst zum 
Ausdruck, wie zeigt sie sich, wie tritt sie vor mich hin.10 
Durch die Offenheit und Zuwendung zu den Beschrei-
bungen des Was und Wie drückt die Art des Anderen eine 
Spur in der wahrnehmenden Person ein. Diese so entstan-
denen Eindrücke können sich in verschiedensten Formen 
niederschlagen. Durch die Selbst-Zuwendung werden sie 
deutlicher erlebbar und machen sich als Spüren, Fühlen, 
Emotionen, Bilder, Affekte, Copingreaktionen (CR), Im-
pulse etc. bemerkbar. 
In dieser Forschung wollen wir im Grunde die Phäno-
mene durch ein Erspüren erfassen (d.h. „Was sagt mir 
diese Art?“). Denn phänomenologische Wahrnehmung 
von Wesentlichem und Wesenhaften geschieht über ein 
Erspüren (Längle A 2021, 89). Allerdings ist einem ein 
solches Erspüren nicht unbedingt unmittelbar zugäng-
lich, v.a. nicht, wenn man das Gegenüber nicht leibhaftig 
vor sich hat, was bei Forschungen mittels Transkript und 
Tonträger der Fall ist. Daher nutzen wir die ganze Breite 
der subjektiven Wahrnehmungen und Reaktionen auf die 
Eindrücke (von den CR über den Affekt bis zum Spüren) 
und arbeiten uns dann schrittweise an das Erspüren heran. 
Dabei werden diese Eindrücke auf ihren Gehalt aus der 
emotionalen Wahrnehmung hin vertieft, wobei eruiert 
wird, was das Spezifische im Eindruck ist, was darin ent-
halten ist und wahrgenommen wurde. In diesem Schritt 
findet gleichzeitig auch eine Vorurteilsprüfung statt. Es 
wird geschaut, ob sich der Eindruck an den Fakten und/
oder Ausdrucksweise des Interviews festmachen lässt. 
Lässt sich der Eindruck, der durch etwas aus der Stim-
me bzw. verbalen Form (was auch immer) entstanden 
ist, nicht am Interview festmachen, hat der Eindruck ver-
mutlich primär mit einem selber zu tun (das „was auch 
immer“ spezifiziert sich zur eigenen Erfahrung, Biogra-
phie, Einstellung, Wertesystem etc.). Wenn hingegen der 
Eindruck am Interview nachvollziehbar festzumachen ist, 
dann wurde etwas von der anderen Person wahrgenom-
men (das „was auch immer“ spezifiziert sich zu seiner/
ihrer Not, Schwere, Lebenskraft etc.). Dies entspricht den 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     15

ORIGINALARBEIT

Phänomenen.11 
Über die auf Vorurteile überprüften Eindrücke, die nun 
auf das Spezifische, auf das Phänomen vertieft wurden 
zeigt sich Wesentliches. Anders ausgedrückt: über 
Phänomene erkunden wir Wesentliches.
Dieses phänomenologische Ergebnis kann man dann im 
Anschluss immer auch durch die „Brille“ einer Theorie 
interpretieren, was einem weiteren Schritt entspricht.

Resümee

In der phänomenologisch-hermeneutischen Exploration 
von Patienten-Interviews kommt zum Vorschein, inwie-
fern die Person ihr eigenes Leben ergreift in der Bezie-
hung zu sich, zur Mitwelt und zum Leben (Personale 
Seins-Beziehung). Sie macht persönliche Umgangs- und 
Beziehungsweisen fassbar und individuell differenziert 
sichtbar.
Phänomenologie bringt den ergriffenen Dialog, das ge-
lebte Gespräch und ihr Erreicht-worden-Sein schon in 
den kleinsten Nuancen zur Darstellung. Nicht erst wenn 
es von der befragten Person aktiv thematisiert wird, son-
dern bereits in der Art des Antwortens. In der Art des 
Sprechens spiegelt sich diese Beziehungsaufnahme, in-
sofern wird diese PERSONALE SEINS-BEZIEHUNG 
sichtbar, noch bevor sie explizites Thema wird.
Phänomenologisch-Hermeneutische Forschung ermög-
licht den Menschen in seinem eigenen Draufschauen auf 
sich und seine Situation, in seinem Blick und Erleben zu 
erfassen – so wie er sich situativ selbst begreift, ergreift 
und zeigt.
Diese Selbstwahrnehmung und Selbstdarstellung zeigt 
sich bei Persönlichkeitsstörungen meist nur in subtilen 
Spuren – um sie zu fassen, bedarf es eines mikrosko-
pischen Vorgehens („Mikro-Phänomenologie“). 

Phänomenologie leitet an, in einer Offenheit und einer 
geprüften Vorurteilsenthaltung auf eine andere Person 
zuzugehen und gleichzeitig ihr Raum zu geben, um sich 
in ihrer Art des in der Welt-Seins zu zeigen. Ihre Art wird 
gelten gelassen (angenommen) und auf ihre persona-
le Seins-Beziehung hin erkundet. Auf dieser Grundlage 

11	Weiter im Beispiel (Längle S & Häfele-Hausmann S 2016, 68ff.):
	 Eindrücke: Knapp, nüchtern; „Frag nicht weiter“; Er setzt eine Grenze; Distanzierung; Isoliert, nicht in Beziehung zu Menschen; Zweifel: Will er das 

wirklich?; […]
	 Vertiefung und Vorurteilsprüfung der Eindrücke: „Isoliert, nicht in Beziehung zu Menschen“ > In der Ausdrucksweise ist keine Bezogenheit auffindbar; 

er und die Inhalte sind isoliert voneinander, außer am Schluss, in der Grenze, da ist eine gewisse Bezogenheit auf sich selbst (das wär´s dann). – d.h. in 
diesem Eindruck hat man was von Zoran wahrgenommen.

	 „Zweifel: Will er das wirklich?“ > Das sind meine Zweifel, warum sollte er das nicht wollen? Dafür gibt er keinen Anhaltspunkt. Aber: Für mich ist es 
nicht überzeugend. Warum brauche ich Überzeugendes? Hier kann ich nur in abwartender Latenz bleiben. – d.h. dieser Eindruck wird verworfen.

	 Phänomene: Als Bsp. ist eines von mehreren Phänomenen: Er und die vier Lebensthemen (Drogen, Sport, Gesundheit, Familie) sind isoliert voneinander. 
Er selbst wirkt in Distanz zu den eigenen Themen.

können durch den Vergleich von Erhebungszeitpunkten 
(Therapie-Beginn und Therapie-Ende) Entwicklungs-
prozesse im Hinblick auf die personale Seins-Beziehung 
sichtbar gemacht werden.

Literatur

Bauer E J (2003) „Ich hab eigentlich vor NICHTS Angst!“ Der existentiale 
Sinn der Angst bei Heidegger und in der Existenzanalyse. Exi-
stenzanalyse 20, 2, 2003, 12–24

Bauer E J (2016) Verstehen als Existenzial menschlichen Daseins. Existenz- 
analyse 33, 1, 2016, 4–14

Benetka G & Slunecko T (2023) Psychologie – eine Wissenschaft des „ge-
störten Weltbezugs“? Journal für Psychologie 31,1,2023, 38–58, 
Gießen: Psychosozial Verlag

Churchill S D (2014) Encyclopedia of Critical Psychology, New York: 
Springer, 1389–1402

Churchill S D (2022) Essentials of Existential Phenomenological Research. 
Washington: American Psychological Association

Churchill S D & Fisher Smith A M (2023) Existenzielle phänomenologische 
Forschung. Eine verstehend-geisteswissenschaftliche Alternati-
ve für die Psychologie. Journal für Psychologie, 31(1), 82–102

Dilthey W (1910/1992) Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geis-
teswissenschaften. Gesammelte Schriften VII, Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht

Dorra H (2016) Gestimmtes Verstehen. Da-sein als Befindlichkeit. Existen-
zanalyse 2016, 33, 1, 52–55 

Frankl V E (1990) Der leidende Mensch. Anthropologische Grundlagen der 
Psychotherapie. München: Piper

Frankl V E (1991) Der Wille zum Sinn. Ausgewählte Vorträge über Logo-
therapie. München: Piper 

Gadamer H-G (1990) Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi-
schen Hermeneutik. Tübingen: J.C.B. Mohr (Siebeck) 6°

Görtz A (2004) Existentielle Lebensqualität. Ein neuer Ansatz innerhalb der 
Lebensqualitätsforschung und sein Nutzen als OutcomeKriteri-
um in der Psychotherapieforschung. Existenzanalyse 2004, 21, 
1, 4–16 

Görtz A (2019) „Was hat mir Geholfen?“ – Wirkelemente im Therapiepro-
zess aus Patienten-Sicht. Ein Beitrag zur Psychotherapie-Pro-
zessforschung Existenzanalyse 36, 1, 2019, 15–43

Heidegger M (1967) [1927] Sein und Zeit. 11. Auflage Tübingen: Niemeyer
Heidegger M (2005) Die Grundprobleme der Phänomenologie. GA Band 

24, Frankfurt: Seminar Klostermann 
Husserl E 1901 [2013] Logische Untersuchungen. Hamburg: Felix Meiner
Husserl E 1913 [2009] Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phäno-

menologischen Philosophie. Hamburg: Felix Meiner
Längle A (1998) Verständnis und Therapie der Psychodynamik in der Exi-

stenzanalyse. Existenzanalyse 1998, 15, 1, 16–27
Längle A (2000) Die „Personale Existenzanalyse“ (PEA) als therapeu-

tisches Konzept. In: Längle A (Hg) Praxis der Personalen Exi-
stenzanalyse. Wien: Facultas, 9–37

Längle A (2003a) Psychodynamik – die schützende Kraft der Seele. Ver-
ständnis und Therapie aus existenzanalytischer Sicht. In Längle 
A. (Hg) Emotion und Existenz. Wien: Facultas, 111–134

Längle A (2003b) Lexikalische Kurzfassungen zu Emotion und Existenz. In 
Längle A. (Hg) Emotion und Existenz. Wien: Facultas, 201–220

Längle A (2013) Lehrbuch zur Existenzanalyse – Grundlagen. Wien: Fa-
cultas, wuv

Längle A (2021) Existenzanalyse und Logotherapie. Stuttgart: Kohlhammer

https://www.researchgate.net/profile/Amy-Fisher-Smith?_tp=eyJjb250ZXh0Ijp7ImZpcnN0UGFnZSI6InByb2ZpbGUiLCJwYWdlIjoicHJvZmlsZSJ9fQ
https://www.researchgate.net/publication/372435350_Existenzielle_phanomenologische_Forschung_Eine_verstehend-geisteswissenschaftliche_Alternative_fur_die_Psychologie?_tp=eyJjb250ZXh0Ijp7ImZpcnN0UGFnZSI6InByb2ZpbGUiLCJwYWdlIjoicHJvZmlsZSJ9fQ
https://www.researchgate.net/publication/372435350_Existenzielle_phanomenologische_Forschung_Eine_verstehend-geisteswissenschaftliche_Alternative_fur_die_Psychologie?_tp=eyJjb250ZXh0Ijp7ImZpcnN0UGFnZSI6InByb2ZpbGUiLCJwYWdlIjoicHJvZmlsZSJ9fQ
https://www.researchgate.net/publication/372435350_Existenzielle_phanomenologische_Forschung_Eine_verstehend-geisteswissenschaftliche_Alternative_fur_die_Psychologie?_tp=eyJjb250ZXh0Ijp7ImZpcnN0UGFnZSI6InByb2ZpbGUiLCJwYWdlIjoicHJvZmlsZSJ9fQ


16     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ORIGINALARBEIT

Längle A (2022) Die existenzielle Wirkung in Therapie und Beratung. Die 
Ur-Intentionalität als Grundlage für das Überspringen des „zün-
denden Funkens“ im Gespräch. Existenzanalyse 39, 2, 2022, 4–15

Längle A (2026) Existenzanalyse – existentielle Zugänge zur Psychothera-
pie. Wien: Facultas, 2. Überarbeitete Ausg.

Längle A, Görtz A, Rauch J, Jarosik H., Haller R (2000) Effektivitätsstudie 
zur Existenzanalyse. Explorativer Vergleich mit anderen Psy-
chotherapiemethoden im stationären Setting. In: Existenzana-
lyse 17, 3, 17–29 

Längle A, Görtz A, Rauch J, Jarosik H, Haller R (2014) Wirksamkeit exi-
stenzanalytischer Psychotherapie bei SuchtpatientInnen im sta-
tionären Setting. Eine explorative prä-post Studie. In: Psycho-
logische Medizin 25, 2, 13–19 

Längle S (2007) Phänomenologische Forschung in der Existenzanalyse. 
Existenzanalyse 24, 2, 2007, 54–61

Längle S (2015) Methode zur Praxis Hermeneutisch-Phänomenologischer 
Forschung. Existenzanalyse 32, 2, 2015, 64–70

Längle S (2018) Begleitung als Profession. Existenzanalyse 35, 1, 2018, 
7–19

Längle S (2021) Wie macht das der Mensch? Die Orientierung am subjek-
tiven Erleben im Werk von Alfried Längle. Ein Beitrag zum 70. 
Geburtstag. Existenzanalyse 38, 1, 2021, 41–56

Längle S (2024) Die Personale Seinsbeziehung. Forschung zur existenti-
ellen Lebens-Affirmation. Anleitung zur phänomenologisch-
hermeneutischen existenzanalytischen Forschung. Skriptum 
zur Verwendung im ULG-Existenzanalyse. (Wird auf Anfrage 
zugesandt)

Längle S, Görtz A (2015) Lebensqualität vor und nach stationärer Sucht-
therapie. Quantitative und qualitative Forschungsergebnisse im 
Vergleich. Existenzanalyse 32, 2, 2015, 51–63

Längle S, Häfele-Hausmann S (2016) Übungen zur Phänomenologischen 
Forschungsmethode. Existenzanalyse 33, 2, 2016, 65–74 

Lleras F (2000) Phänomenologische Haltung. In: Stumm G, Pritz A (Hg) 
Wörterbuch der Psychotherapie, Wien: Springer, 513–514

Lleras F (2020) Existenzanalyse und Hermeneutik. Existenzanalyse 37, 2, 
2020, 62–73

Rauch J (2016) Lebensbejahung und Lebensverweigerung im praktischen 
Alltag. In: Längle S & Gawel B (Hg) (2016) Themen der Exi-
stenz – Existenz in Themen. Ein Lesebuch zur Existenzanalyse. 
Wien: Facultas, 155–161

Rosa H (2018) Unverfügbarkeit. Wien: Residenz Verlag 
Slunecko T & Benetka G (2023) Geschichte und Paradigmen der Psycholo-

gie und Psychotherapie. Wien: Facultas
Yalom I D (2010) Existenzielle Psychotherapie. EHP – Edition Humani-

stische Psychotherapie. Bergisch Gladbach: Kohlhage

Anschrift der Verfasserinnen:

Dr. Silvia Längle

silvia.laengle@existenzanalyse.at
 

Mag.a Angelika S. Längle, MSc

angelika.laengle@existenzanalyse.at


